



# \* VIRGIN MARIAM \*

Icons from Her Holy Garden MOUNT ATHOS

#### **Credits**

ORGANIZATION

Interparliamentary Assembly on Orthodoxy (I.A.O.)

GENERAL OVERSEEING - COORDINATION

Kostas Mygdalis

TEXTS

Evangelos Hekimoglou

ENGLISH TRANSLATION

Maria Pagomenou

W.J. Lillie

ARABIC TRANSLATION

Samuel Bissaras

Father Nicolas Malek

PRINTING OF THE ENGRAVINGS

Markos Kampanis

Atelier of the Monastery of Hilandar

FRAMES

pg Plaisio

SUPPORT

Directorate for International Affairs and Hellenes Abroad

Technical support: George Parissis

I.A.O. SECRETARIAT

Maria Bakalis, Lily Vardanyan

CATALOGUE PRODUCTION

Directorate General for International Relations and Communication Directorate for Publications and Printing Printing overseeing: Panayotis Zevgolis

EXHIBITION PRODUCTION AND CATALOGUE

THE MOUNT ATHOS ART ARCHIVE OF THE MONASTERY OF SIMONOPETRA, MOUNT ATHOS 2018

# \* VIRGIN MARIAM \*



Icons from Her Holy Garden MOUNT ATHOS

An Exhibition of Athonite Engravings Beit Beirut • 3 April – 4 May 2018



### **PROLOGUE**

### of the Interparliamentary Assembly on Orthodoxy (I.A.O.)

It is with great satisfaction that the Interparliamentary Assembly on Orthodoxy is presenting –in cooperation with the Governor of Beirut Mr. Ziad Chebib– to the citizens of Beirut, the peace and progress loving Lebanese people, the exhibition of paper icons with the title: «Virgin Mariam. Icons from Her Holy Garden Mount Athos».

The exhibition will be held in the framework of the conference we are organizing with the Lebanese Parliament in collaboration with the Arab Inter-Parliamentary Union, on the 3rd and 4th of April with the subject "Unity in diversity and fundamental principles of freedom for Christians and Muslims of the Middle East: A conference on parliamentary dialogue".

The Theotokos Mariam, a historic and sacred person, not only for the Christians but for every person of good faith as well, represents, over time, the care and love of each and every suffering person and, thus, the endeavours of all for the solution of the problems of the modern world and for the advent of peace over the wider area of the Middle East.

It is the duty of each and every socially responsible human of our time to contribute individually or via joint initiatives between citizens and parliaments to the finding of peaceful solutions that will contribute to the survival and growth of the poor and weak of the world at large. The I.A.O. which has been present and active in the parliamentary world for 25 years, is standing on the side of each and every individual that feels weak in the face of threats against his personal and family peace and happiness or even against his very life. The I.A.O. is also extending the hand of cooperation to every agency, religious or social entity working for peace in the world.

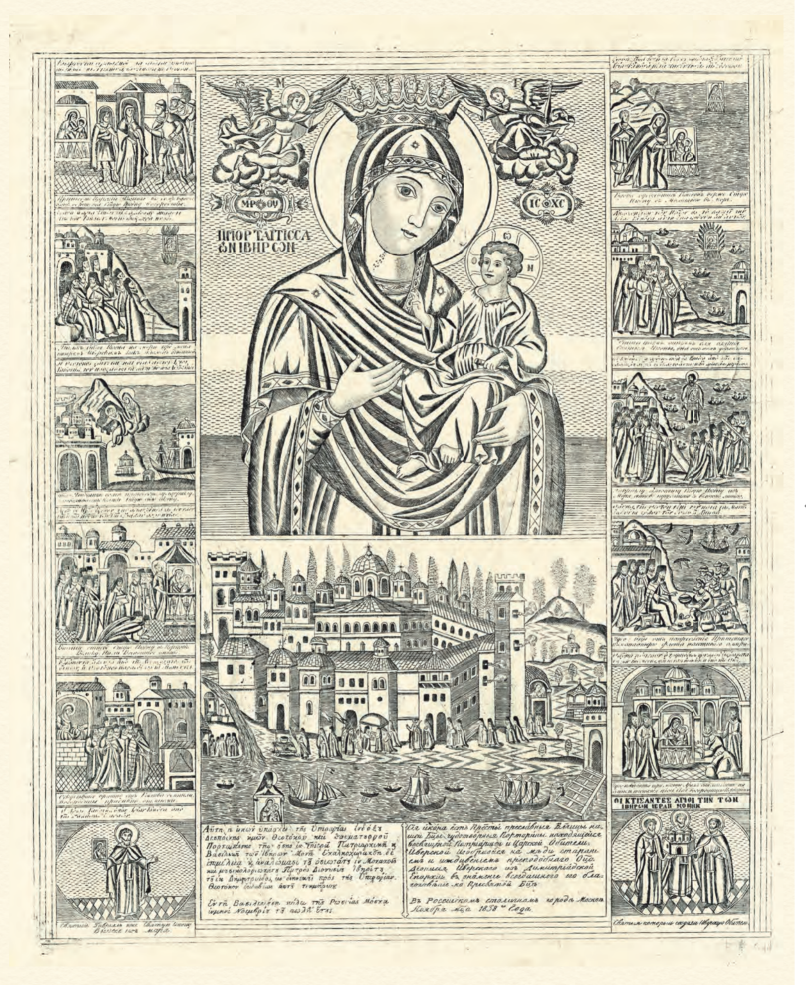
Please enjoy the exhibition.

Athens – Beirut, April 2018

The President of the General Assembly of I.A.O.

Sergey Popov Member of the Federation Council of the Federal Assembly of Russia The I.A.O. Secretary General

Dr. Andreas Michaïlidis Member of the Hellenic Parliament



### THE ABBESS OF MOUNT ATHOS

From the 5<sup>th</sup> century, with the gradual development of the ecclesiastical feasts in honor of the Mother of God and the erection of churches dedicated to Her, the veneration to her person was initially consolidated in the East. Her position in the Christian world was crystalized in saint John Damascene's (676-749 AD) phrase "We honor and reverence the Mother of God". Among the feastdays consecrated to the Theotokos, some relate to the life of Jesus Christ (the Presentation of our Lord in the temple, the Annunciation of the Virgin Mary, the Synaxis of the Virgin Mary), others to events of Her life according to Church tradition (the Nativity of the Theotokos, the Entry of the Mother of God into the Temple, the Dormition of the Theotokos), and others are in remembrance of miraculous deeds performed by the Theotokos (the Life-giving Spring, the placement of the venerable Robe of the Virgin Mary at Blachernae and the veneration of Her Holy Belt).

According to a very old Christian tradition, after the end of Her life on earth, the Mother of Jesus Christ was buried near Gethsemane, but shortly afterwards the body disappeared because it "was assumed by God into a place of brilliant light and incorruption in the heavenly vaults".

An ancient tradition recorded in Athonite codices, describes the relationship of the Virgin Mary with the Holy Mountain. It narrates that, on her way to Cyprus, She found herself at the peninsula of Athos because Her ship was blown off course due to a sea storm. In admiration of the land's beauty, She asked Her Son to give Her this place as "Her own" in order to turn it into a place of repentance for those who wanted to depart from "the worldly confusions", knowing that soon this place "shall be filled by orders of monks".

Thus, in the Athonite tradition and practice, Mount Athos became "the Garden of the Virgin Mary", and the Mother of God became "the Abbess of Athos". The monks became the workers of repentance, praising and venerating Her as a model of purity and moral perfection and seeking Her intercession as the Mother of God. Furthermore, the request of the Theotokos to Her Son, "glorify this place more than any other place", has been fulfilled in the historic course of time, in which Mount Athos has acquired and retained its ecumenical character.

The Christian iconographic tradition related to the Virgin Mary is, of course, very extensive. In the works of the Athonite monks especially, there is a plethora of iconographic types, some of which took their final form in the Byzantine era while others received more recent influences. The names vary depending on the Virgin Mary's posture, the feastdays of Her veneration, the miracles attributed to Her or the place connected to the icon.

Especially in the Athonite engravings, there are scenes from the Theotokos' life that are connected with the historic tradition of the Athonite monasteries. Among hundreds of engravings from Mount Athos, there are certain iconographic types that prevail: The Queen of the Angels (Mary holding the infant and surrounded by angels); the "Platytera" (Wider than the Heavens: seated in her throne, holding the infant, having a cloud as a footstool or standing with Her arms outstretched); the "Galaktotrophousa" (Virgin Lactans: breastfeeding the baby); the "Glykophilousa" (Tenderly-kissing: touching the child's cheek with hers);

the "Hodegetria" (She who shows the way: slightly turned to the right in relation to the viewer, holding Jesus in Her left arm and He, blessing with His right hand); the Unfading Rose (seated in royal garb, holding Jesus in Her left arm and a rose in Her right hand), the "Axion Estin" (It is truly meet: the Theotokos inclines Her head slightly towards Jesus supporting Him with Her left hand, while with the other, She holds onto His right hand, itself holding a scroll) etc.

The honor and veneration of the holy icons is an essential part of the Orthodox Church's dogma, which accepts that "the images of our Lord Jesus Christ, and those of the undefiled Mother of God and ever-virgin Mary, and of the honorable Angels and of all the Saints, should be venerated and kissed".

At every step and in each monastery of the Holy Mountain we come across miracle-working icons of the Theotokos that witness to the living tradition of Her visible presence. Indicatively, in the church of the Protaton we find the icons of the "Axion Estin" (It is truly meet) and the Synaxis of the Saints of Athos; in the monastery of Great Lavra, the miracle of the Most Holy Theotokos with saint Athanasios and the "Acheiropoietos" (made without hands) of Skete Prodromou; in Vatopedi monastery, the Annunciation, the "Esphagmeni" (the Slaughtered: the name refers to the damage caused to the icon by a monk), and the "Vimatarissa" (or "Ktitorissa", the main icon of the monastery, placed on the Synthronon in the holy altar of the katholikon); the "Portaitissa" (Our Lady Keeper of the Gate) situated in a chapel close to the gate of Iviron monastery; in Hilandar monastery, the "Tricherousa" (Three-Handed – according to the iconographic type of "Hodegetria": the third hand is that of saint John Damascene severed on account of his iconophily and miraculously restored by the Virgin Mother) and the "Galaktotrophousa" in the Typikarion at Karyes; in Pantokrator monastery, the icon of the "Gerontissa" (known as "the Abbess" because She interceeded in favor of an abbot); in Philotheou monastery, the icon of Panagia "Glykophilousa"; in Dionysiou monastery, the icon of the Akathist Hymn, which is possibly the oldest icon of the Theotokos on Mount Athos.

It would be impossible to imagine the world of our own East without the century long honor to the Theotokos. Her tradition —as the reproduction of the word—could not be divided from the rich iconography, the hundreds of icons in reference to the Virgin Mother. Throughout the almost eleven centuries of continuous monastic life, the Holy Mountain accumulated unchangeable traditions that are reflected in the portable icons and engravings of the Theotokos; it also accumulated "representations" that incessantly revive the century long traditions. At times, the secular researcher feels perplexed as he's faced with this interaction, something that is not similarly met in a secular environment. He feels that the monks live on the Holy Mountain in order to give substance to the traditions and that they become the living vehicles of the old continuity. Moreover, if the human mind was to accept the miracle of Jesus' birth by the Virgin Mother, it would be rid of all contradictions and vain questions, and the old continuity would acquire its full meaning once again. Tradition, then, would not be seen as coming from the past, but as pouring out from within us; it becomes our daily reality.

## ATHONITE ENGRAVING Landscape, Monuments, Icons

From the last quarter of the 18th until the end of the 19th century, hundreds of engraving plates were created in the workshops of the Mount Athos, from which tens of thousands of images, with mostly Athonite but also other religious subjects, were printed on paper. From as early as the beginning of the 18th century, before the foundation of the Athonite workshops, monasteries would give orders to the engraving centres of the time, especially in Venice. Over time, these orders placed outside the Holy Mountain did not cease, but were certainly reduced, while at the same time their geographical range expanded. Thus we find subjects engraved in Moscow in the mid-18th century.

Throughout the 19th century, there was an upsurge in the activity of the Athonite workshops. However, it is only in recent years that research has rescued Athonite engraving from obscurity. The pioneer in the study and publication of these works was Dory Papastratos, with her monumental edition "Paper Icons. Orthodox Religious Engravings, 1665–1899". Her efforts have been continued by the Monastery of Simonopetra, in particular by Hieromonk Ioustinos and the late researcher George Golobias, who located, recorded, and studied Athonite engravings in collections all over the world. The fruit of this research over many years is the volume "Athonite Engraving" which is under publication. In fact, the monastery has assembled the most complete collection of Athonite engravings anywhere in the world.

For the period from the end of the 18th until the end of the 19th centuries, research has located at least 50 engravers on the Holy Mountain who worked with copper plates. Over two dozen workshops have also been located, mainly in Karyes, which printed the engravings from the plates created by the Athonite engravers.

Because of their weight, the copper engraving plates were kept in monasteries and sketes where workshops had formerly operated. The printed engravings, on the other hand, travelled outside the Mountain, because that is what they were designed to do: to bring the Holy Mountain close to the faithful throughout the Orthodox world. The distribution of the engravings created a spiritual and psychological link between distant Athos and devout Orthodox everywhere, and also brought financial relief to the struggling Athonite monasteries. In order to deal with emergencies (fires, acts of God, excessive taxation and high debts), monasteries often had to resort to collections, with designated monks travelling around far-off places. Equipped with the appropriate permits and letters of introduction, the monks undertook lengthy journeys in order to collect alms from the faithful. This is recorded in history as "zeteia" (fund-raising). The engravings –or paper icons– facilitated this fund-raising, because they were given as a "blessing" from the monastery to the faithful.

With few exceptions, the Athonite engravings have a religious content. They depict the Holy Mountain, its monasteries and sketes, Christ, Our Lady, Archangels, Saints and other subjects. Athos is depicted as twin-peaked with its saints and monasteries placed in the image in an abstract manner. This subject matter, which can be found from the 18th century, was repeated many times. In a good number of paper icons, the central theme is a monas-

tery with its saints. The monastery is not presented as an independent subject, that is, as a complex of buildings with its surrounding area. The engraver was not interested in providing architectural or geographical details, nor in showing the beauty of the landscape. In his work he was rather indifferent to secular accuracy, since what he was doing was closer to prayer. Athonite engraving shows the simplicity, the spontaneity and the folk style of the post-Byzantine icons. Each monastery is presented as a popular, religious message: with the saints protecting it, the founders, the benefactors and, of course, the holy relics, as well as distinctive features of its structural appearance.

The patron saint of the monastery had a central position in each engraving, which also functioned, in part, as an icon of the saint. Thus, the message included in each engraving of a monastery was exceptionally condensed so that –irrespective of its artistic value– it met the spiritual requirements of the faithful, since most of them would not have been able to undertake the long and expensive journey to Athos.

The enormous difference between Athonite and secular engraving at the time was the powerful presence of the spiritual, non-material world. The role of Athonite engraving was to put the monastery into the everyday life of thousands of ordinary people, living many miles away. The explanatory inscriptions, in two –or even three languages sometimes– in the margins of the icon confirmed their destination and bear witness to the widespread circulation of the engravings.

It was this feature of the paper icons which led to them being called "the icons of the poor". Icons painted on wood cost a great deal of money and were beyond the reach of the overwhelming majority of the population, in times and places with a very low standard of living. But a paper icon, since it was reproduced in large numbers from a copper plate, was affordable. At the same time, it linked the monastery directly with the faithful, because it brought them its blessing. In this way, the Holy Mountain acquired a presence in the icon-corners of the Orthodox in Southern and Eastern Europe. The Athonite engravers also accepted orders from outside the Mountain and created subjects of interest to a wider Orthodox public, in order to attract pilgrims.

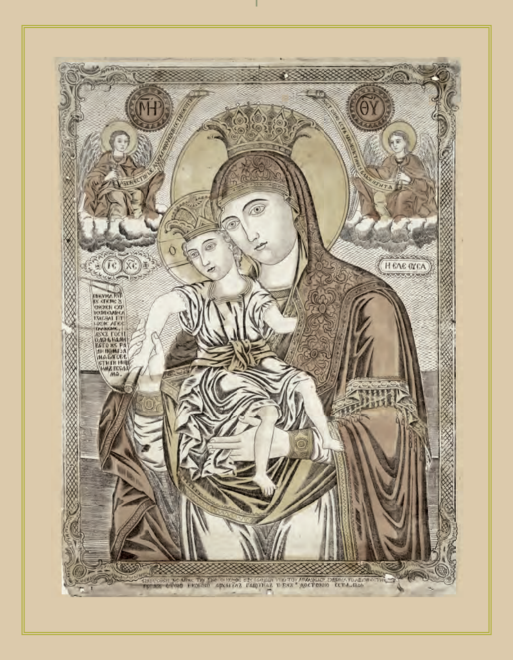
The largest unit of engravings are the paper, religious images of Jesus, the Mother of God, the Archangels and the Saints. The saints are portrayed either individually or together with others (such as Saints Dimitrios and George who are depicted together, the latter being a particularly popular and oft-repeated subject). It should be noted that among the saints, there are also new martyrs, who had been killed for their faith fairly recently, such as Konstantinos from Hydra and George from Ioannina. Their memory was already being celebrated and honoured throughout the Balkans.

The copper plate was a valuable and expensive material and could be used repeatedly. It could be changed, corrected or renovated. And so, in the paper icons, we find subjects with slight variations between them. The copper plate with Our Lady Keeper of the Gate and the Monastery of Iviron was created in Moscow in 1838 and renovated in an Athonite workshop some years later.

The representative engravings which follow have been divided into a convenient arrangement of two units: a) The Holy Place and its Monuments; b) Holy Icons. As has already been mentioned, however, the first unit also contains icons of saints, since the Athonite milieu cannot be understood without its religious content.

## أيقونات ورقية

## Paper Icons



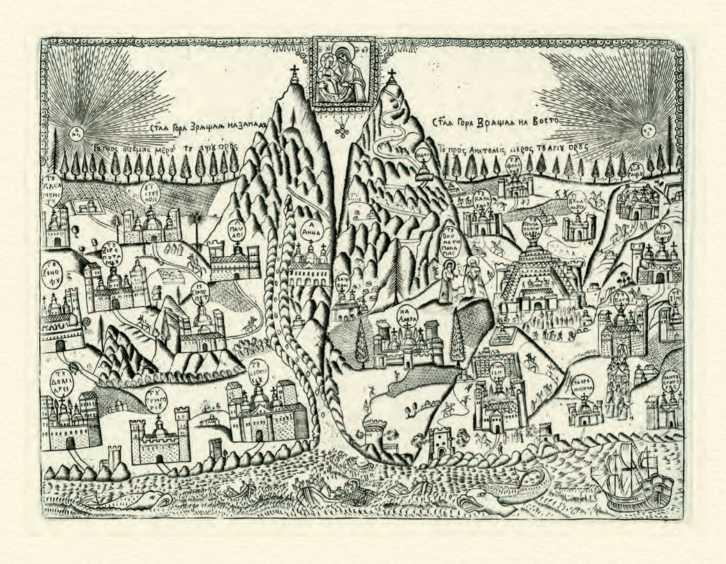
نقوش من مجموعة الأرشيف الفنّيّ للجبل المقدّس Engravings from the collection of The Mount Athos Art Archive



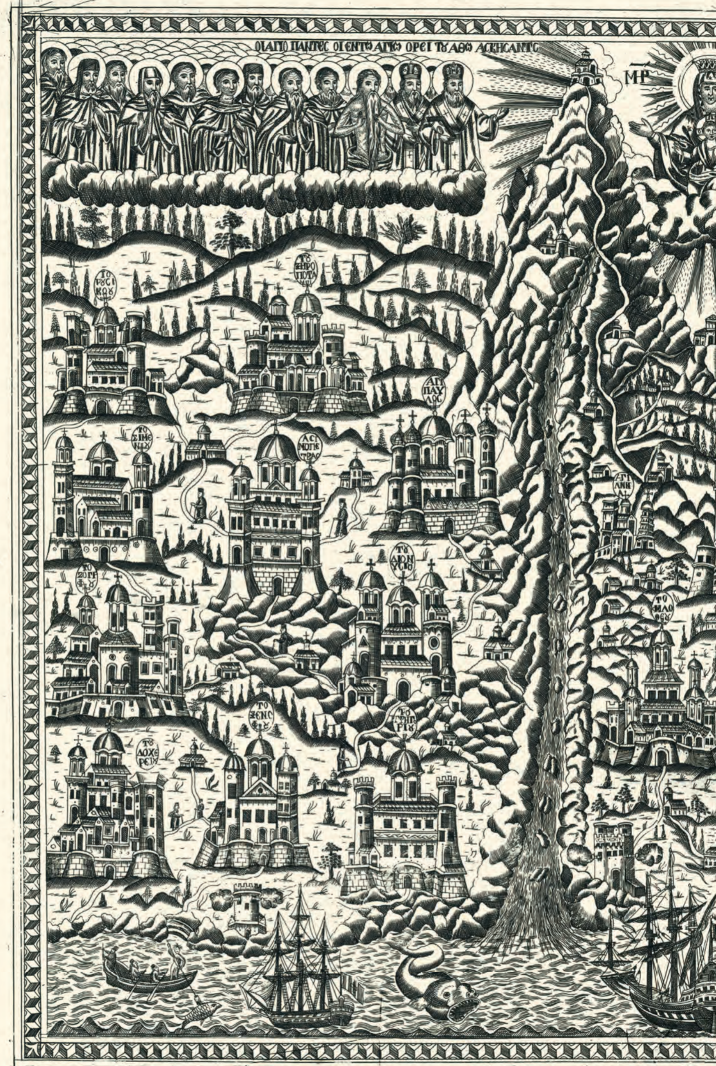
### The Holy Place and its Monuments

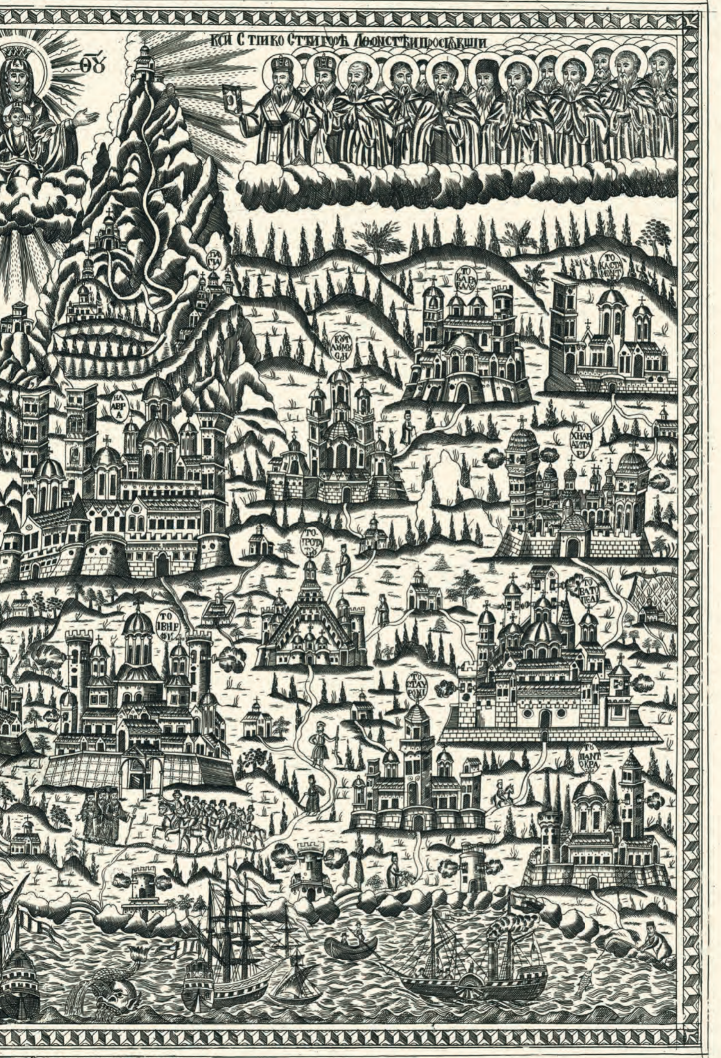


## الموضع المقدس وآثاره



 منظر عام للجبل المقدّس نقش نحاسيّ، ٣٦,٥ x ٢٦,٩ سم (الجبل المقدّس)، حوالي السنة ١٧٧٠ الناقش: مجهول 1 General view of Mount Athos Copper engraving, 26.9x36.5 cm (Mount Athos), ca. 1770 Engraver: unknown

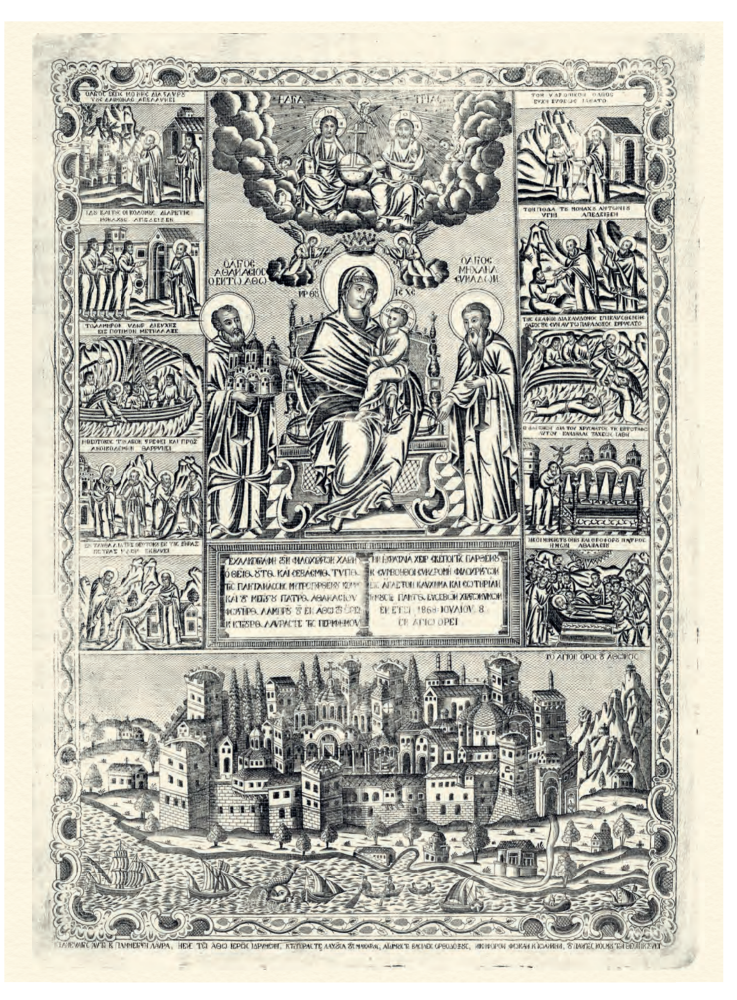






 منظر عام للجبل المقدس نقش نحاسي، ٦٠,٥ x ٥٠,٥ سم الجبل المقدس، ١٨٦٧ الناقش: إيوانس كالذيس —

**2** General view of Mount Athos Copper engraving, 50.5x65.5 cm Mount Athos, 1867 Engraver: Ioannis Kaldis

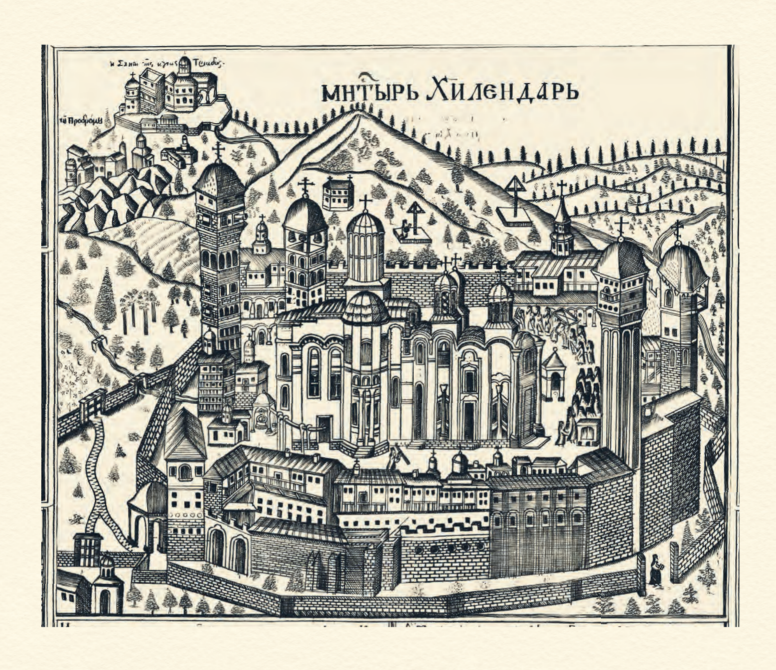


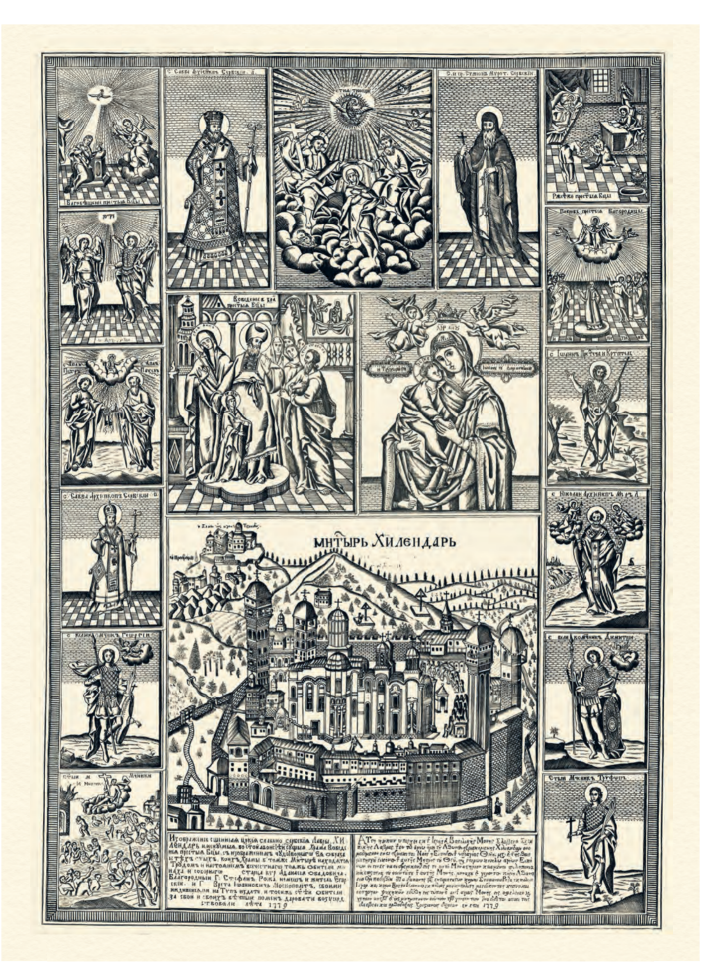
٣. دير اللافرا الكبير نقش نحاسيّ، ٢٩٦٦ × ٤٩،٢ سم الجبل المقدّس، ٨ جَّوز ١٨٦٨ الناقش: مجهول 3 The Monastery of Great Lavra Cooper engraving, 69.6x49.2 cm Mount Athos, 8 July 1868 Engraver: unknown





 دير الفاتوبيذي نقش نحاسي، ۷۰٫۸ x ۲۰٫۸ سم فينيسيا، ۱۷۹۲ الناقش: مجهول 4 The Monastery of Vatopedi Cooper engraving, 51.8x75.9 cm Venice, 1792 Engraver: unknown





0. دير الخيلاندار نقش نحاسيّ، ۷۲٫۶ x ۷۲٫۶ سم (فيينا)، ۱۷۷۹ الناقش: (زخريا أورفيلين) الترميم: (الجبل المقدّس)، أوائل القرن الـ ۱۹ 5 The Monastery of Hilandar Copper engraving, 72.4x51.4 cm (Vienna), 1779 Engraver: (Zacharias Orphelin) Restored: (Mount Athos), early 19th c.





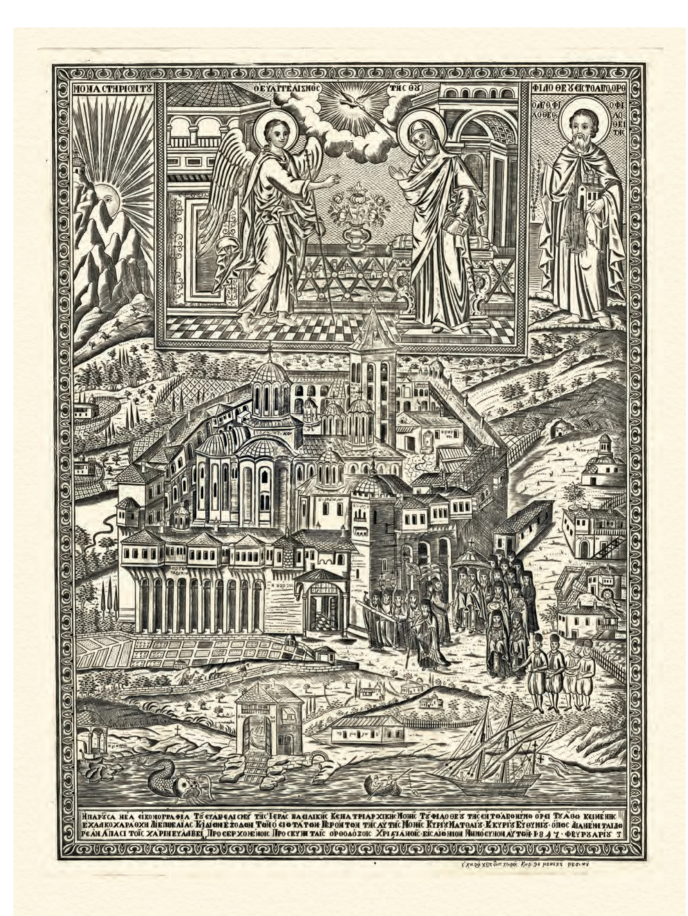
٦. دير السيمونوس بيتراس
 نقش نحاسي، ٥٣,٢ x ۷۷,٤ سم
 الجبل المقدّس، ٢٠ أيار ١٨٦٨ المصمِّم: (الرسام ذيونيسيوس)
 الناقش: إيوانيس كالذيس

6 The Monastery of Simonopetra Copper engraving, 77.4x53.2 cm Mount Athos, 20 May 1868 Drawer: (Dionysios the painter) Engraver: Ioannis Kaldis



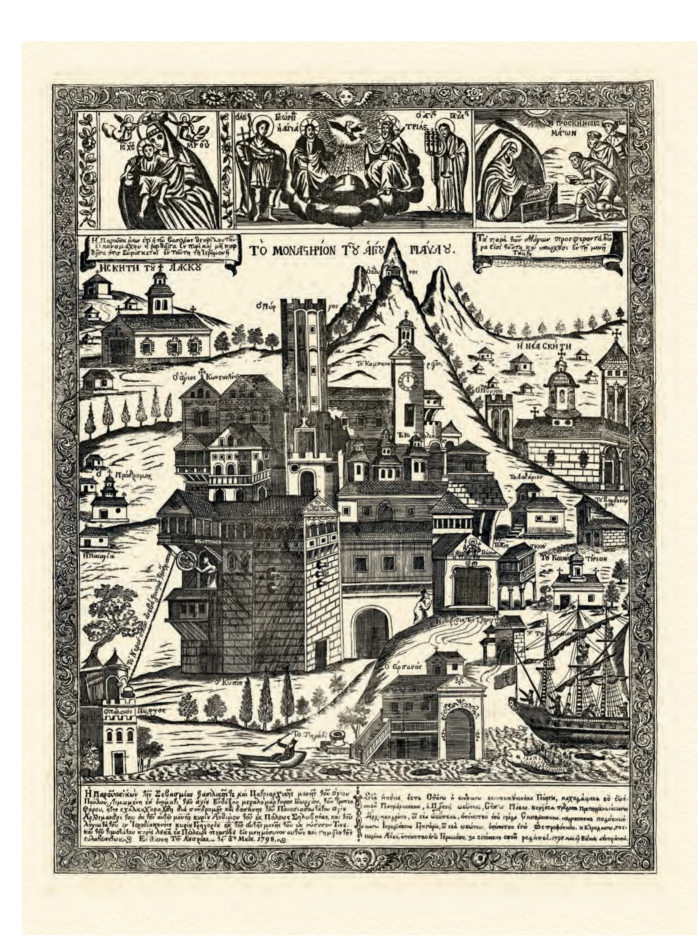


٧. دير ستافرونيكيتا نقش نحاسيّ، ٣١ X ٣٨ سم (الجبل المقدّس)، ٩ آب ١٨٣٨ الناقش: الراهب كيرللس 7 The Monastery of Stavronikita Cooper engraving, 38x31 cm (Mount Athos), 9 August 1838 Engraver: Monk Cyril



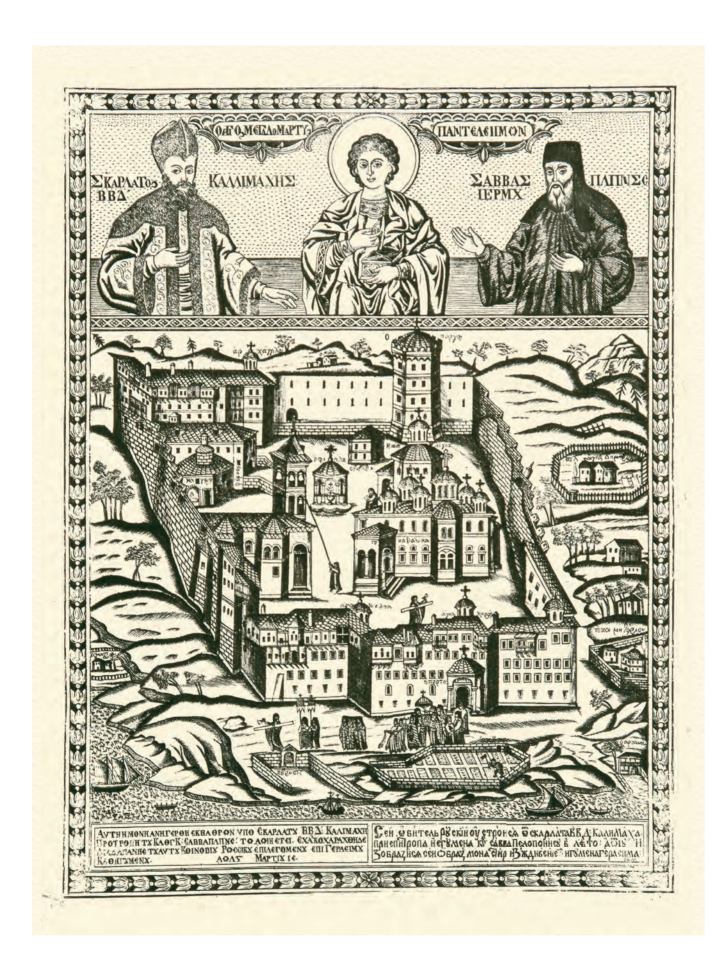
٨. دير الفيلوثيو
 نقش نحاسي، ٢٥٦ X ٥٦ سم
 (الجبل المقدّس)، ٣ شباط ١٨٤٧
 الناقش: الراهب كيرللس

8 The Monastery of Philotheou Copper engraving, 56x41.6 cm (Mount Athos), 3 February 1847 Engraver: Monk Cyril



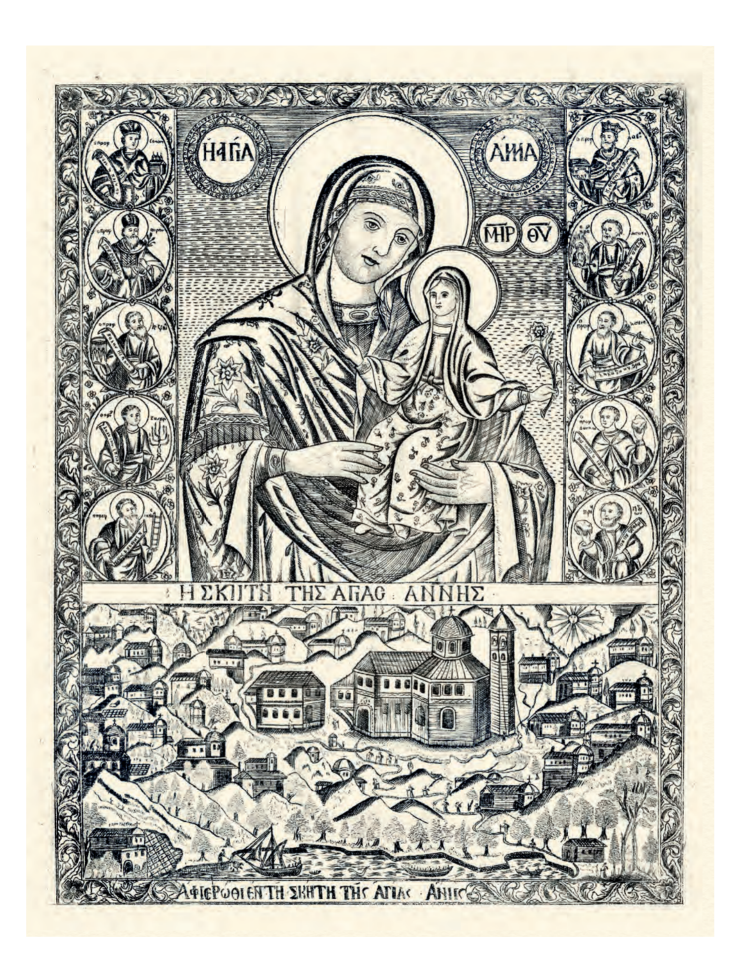
٩. دير القدّيس بولس
 نقش نحاسي، ٦٠ × ٤٥,٥ ٢ سم
 فيينا، ١ أيّار ١٧٩٨
 الناقش: مجهول

9 The Monastery of Saint Paul Cooper engraving, 60x45.5 cm Vienna, 1 May 1798 Engraver: unknown

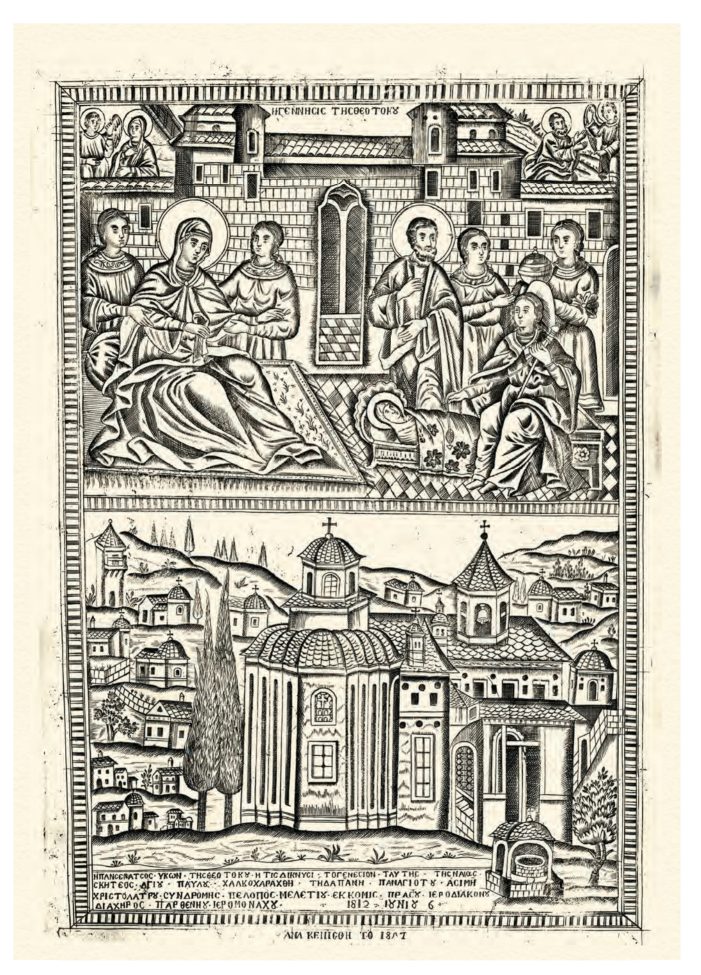


١٠. دير القدّيس بندلاغون
 نقش نحاسيّ، ٢٩,٥ x ٣٩,٥ سم
 (الجبل المقدّس)، ١٥ آذار ١٨٣٦
 الناقش: (الراهب ثيوفيلوس)
 الترميم: (الجبل المقدّس)، النصف الأوّل من القرن الـ ١٩

10 The Monastery of Saint Panteleïmon Copper engraving, 39.5x29.9 cm (Mount Athos), 15 March 1836 Engraver: (Monk Theophilos) Restored: (Mount Athos), 1st half of the 19th c.



۱۱. إسقيط القدّيسة حنّة نقش نحاسيّ، ۲۸ x ۳٦ سم (الجبل المقدّس)، منتصف القرن الـ ۱۹ الناقش: مجهول 11 The Skete of Saint Anne Cooper engraving, 36x28 cm (Mount Athos), mid-19th c. Engraver: unknown



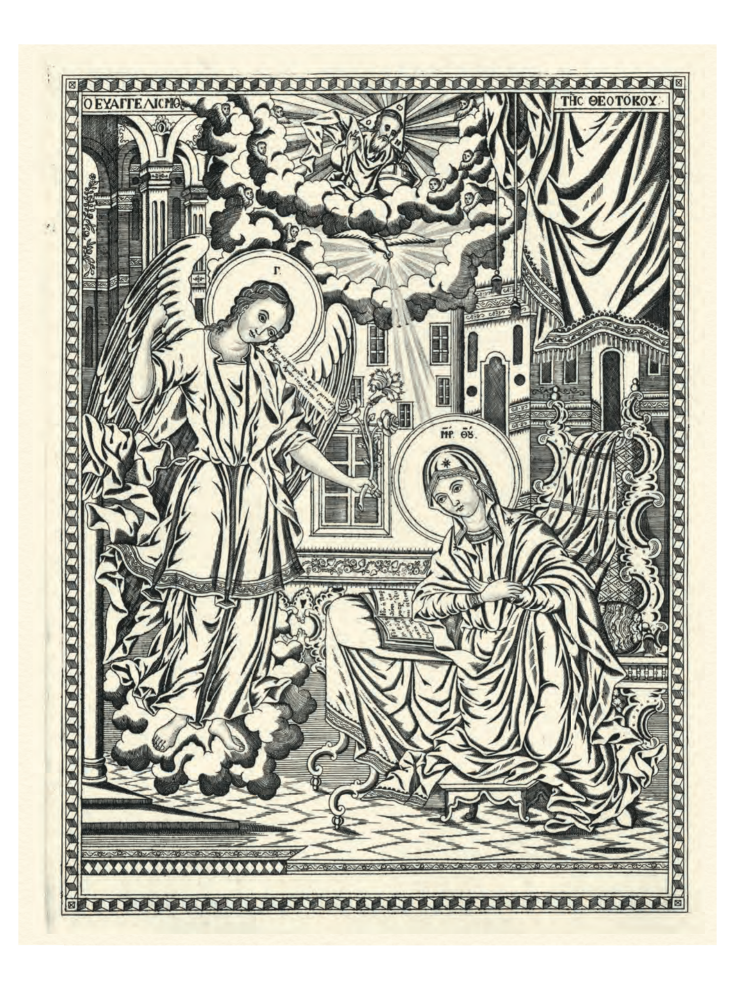
١٢. الإسقيط الجديد
 نقش نحاسي، ٢٤ x ٤٢ سم
 (الجبل المقدس)، ٦ حزيران ١٨١٢
 الناقش: الراهب الكاهن بارثينيوس
 الناقش / المرمِّم: (الراهب الكاهن دانيال)، ١٨٥٧

12 The New Skete
Copper engraving, 42x29 cm
(Mount Athos), 6 June 1812
Engraver: Hieromonk Parthenios
Engraver/restorer: (Hieromonk Daniel), 1857

## الأيقونات المقدسة | Holy Icons

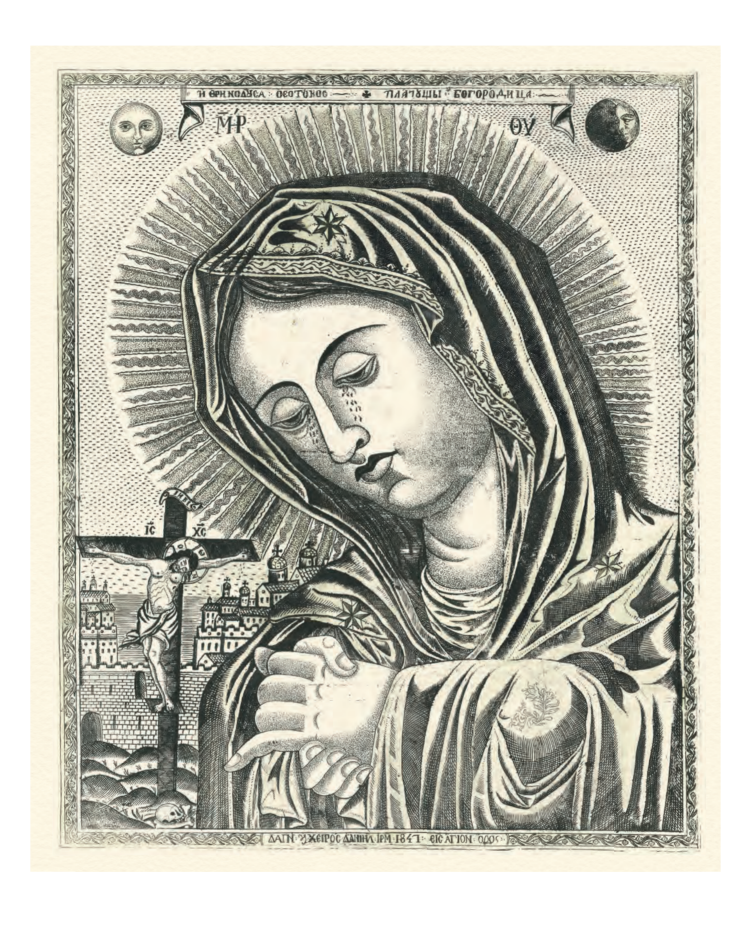


۱۳. ميلاد والدة الإله نقش نحاسيً، ۲۹ x ۲۹ سم (القُسطنطينيّة)، ۱۸۰۷ الناقش: (بارثينيوس كارافياس) 13 The Nativity of the Theotokos Cooper engraving, 29x23 cm (Constantinople), 1807 Engraver: (Parthenios Karavias)



بشارة والدة الإله
 نقش نحاسيّ، ۲۹٫۸ X ۳۹٫۱ سم
 (الجبل المقدّس)، حوالي ۱۸۰۰
 الناقش: ( الشمّاس إفتيميوس)

14 The Annunciation of the Mother of God Copper engraving, 39.1x29.8 cm (Holy Mountain), 1850s Engraver: (Hierodeacon Efthymios)

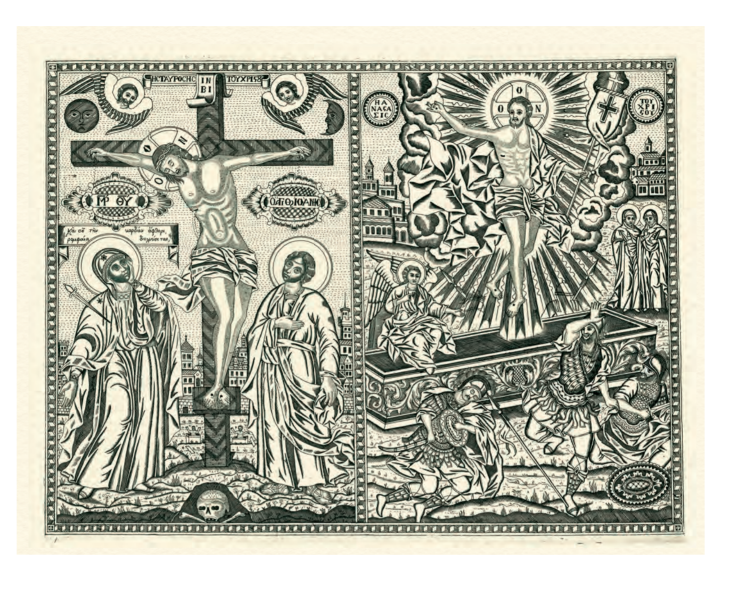


١٥. العذراء المنتحبة
 نقش نحاسي، ٣٩,٥ x ٤٨,٥ سم
 الجبل المقدّس، ١٨٤٧
 الناقش: الراهب الكاهن دانيال

15 The Virgin Lamenting Cooper engraving, 48.5x39.5 cm Mount Athos, 1847 Engraver: Hieromonk Daniel



٦٦. ميلاد ومعموديّة السيّد المسيح نقش نحاسيّ، ٥٨,٧ x ٤٠,٨ سم (الجبل المقدّس)، ١٨٥٧ الناقش والمتبرّع بالنقش: الراهب الكاهن دانيال 16 The Nativity and Baptism of Christ Copper engraving, 40.8x58.7 cm (Mount Athos), 1857 Engraver and sponsor: Hieromonk Daniel



۱۷. صلب وقيامة السيّد المسيح نقش نحاسيّ، ۲٫۵ X ۵٤٫۸ سم (الجبل المقدّس)، أواسط القرن الـ ۱۹ الناقش: مجهول 17 The Crucifixion and Resurrection of Christ Copper engraving, 40.6x54.8 cm (Mount Athos), mid-19th c. Engraver: unknown



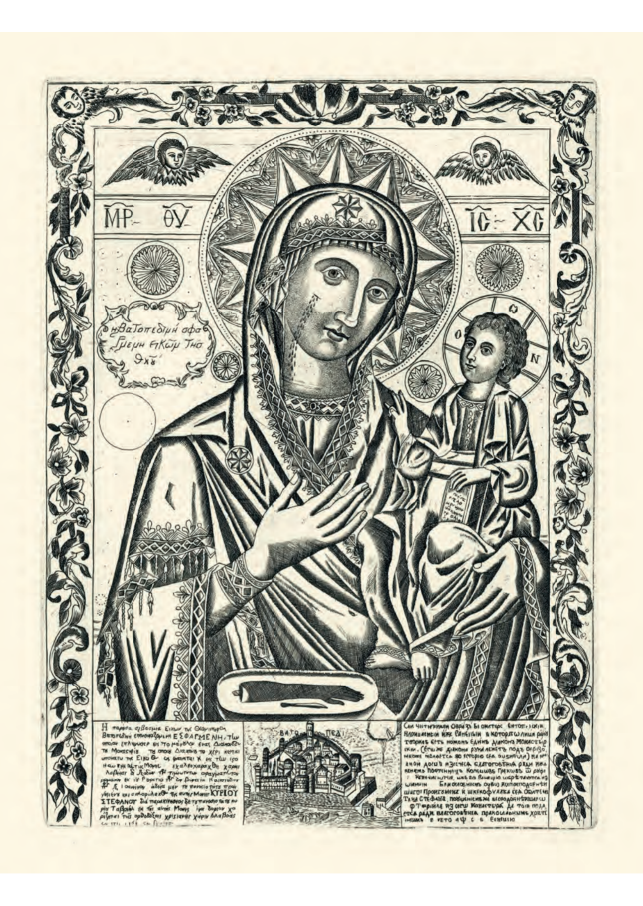
١٨. عذراء الوردة التي لا يعتريها ذبول والمديح الذي لا يُجلَس فيه نقش نحاسي، ٩٩,٥ x ٩٩,٥ سم
 (الجبل المقدس)، ١٨٦ تموز ١٨٦٢
 الناقش: الراهب أفركيوس والراهب الكاهن خارالمبس

18 The Mother of God "the Unfading Rose" and the Akathistos Hymn Copper engraving, 99.5x73.5 cm (Mount Athos), 18 July 1862 Engraver: Monk Averkios and hieromonk Charalambos



۱۹. عذراء الوردة التي لا يعتريها ذبول نقش نحاسيّ، ۲۹٫۸ x ٤٠٫۳ سم كارييس، ٦ آذار ١٨٦٦ الناقش: الشمّاس غفرئيل

19 The Mother of God "the Unfading Rose" Cooper engraving, 40.3x29.8 cm Karyes, 6 March 1866 Engraver: Hierodeacon Gabriel



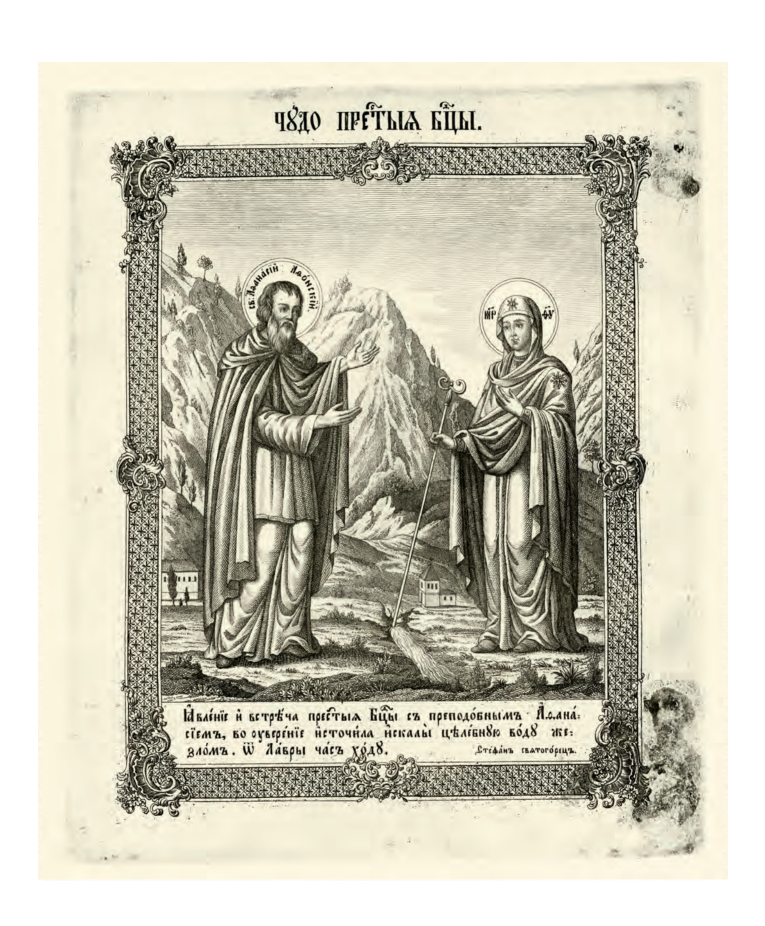
العذراء المطعونة
 نقش نحاسي، ٣٦,٩ X ٤٩ سم
 (الجبل المقدس)، ١٧٦٣
 الناقش: Giulian Zuliani
 الترميم: أواسط القرن الـ ١٩

20 Our Lady Esphagmeni (the Slaughtered) Cooper engraving, 49x36.9 cm (Mount Athos), 1763 Engraver: Giulian Zuliani Restored: mid-19th c.



العذراء ذات الثلاث أيدي صورة تفصيليّة من النقش رقم ٥ "دير الخيلاندار" (١٧٧٩)

Our Lady the Three-Handed (Tricherousa) Detail of the engraving no. 5 "The Monastery of Hilandar" (1779)

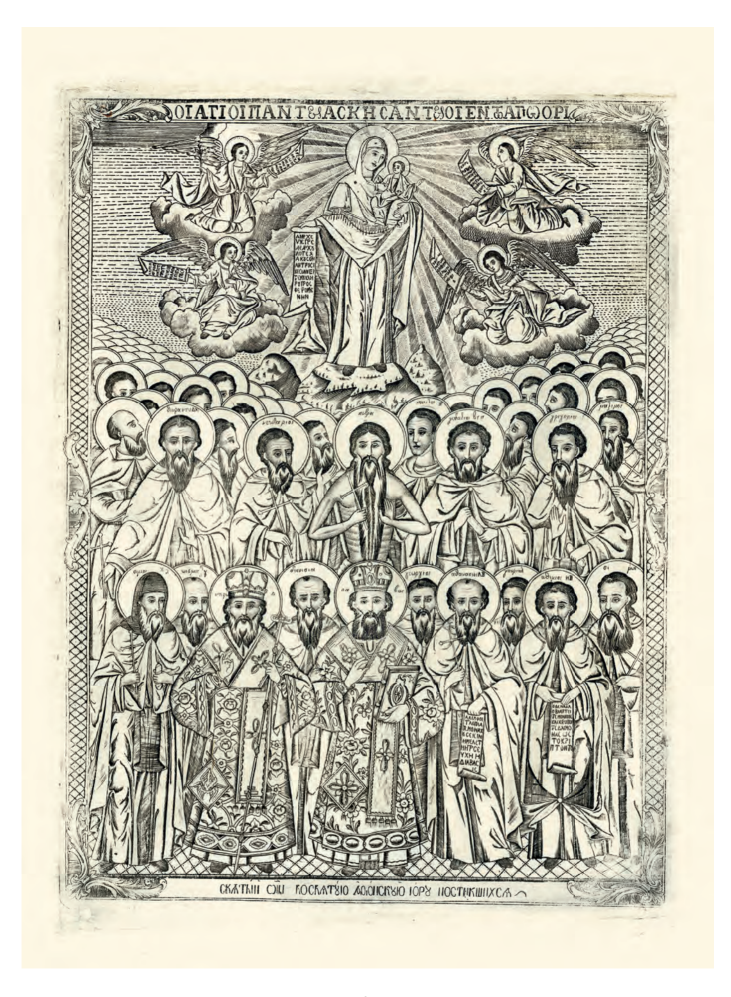


۲۱. أعجوبة العذراء مع القدّيس أثناسيوس الآثوسيّ نقش نحاسيّ، ۲۰٫۶ x ۲۰٫۶ سم (روسيا)، النصف الأوّل من القرن الـ ۱۹ الناقش: استفانوس الآثوسيّ

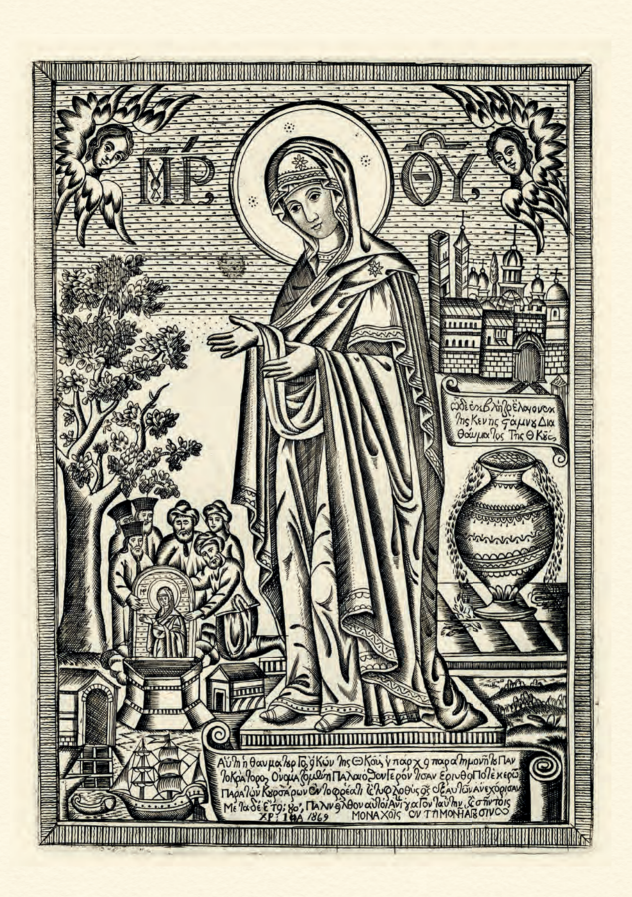
21 The miracle of the Virgin and saint Athanasios Cooper engraving, 25.4x19.6 cm (Russia), 1st half of the 19th c. Engraver: Stephanos the Athonite



۲۲. العذراء الرحيم نقش نحاسيّ، ۱۷٫۵ x ۲۱٫۵ سم (فينيسيا أو الجبل المقدّس)، ۱۸۱۰ الناقش: مجهول 22 Our Lady the Merciful Cooper engraving, 21.5x17.5 cm (Venice or Mount Athos), 1810 Engraver: unkonwn



۲۳. قدّيسو الجبل المقدّس نقش نحاسيّ، ۵٦ ٤٢,٢ سم (الجبل المقدّس)، أواسط القرن الـ ١٩ الناقش: مجهول 23 The Saints of Mount Athos Cooper engraving, 56x42.2 cm (Mount Athos), mid-19th c. Engraver: unknown



7t. العذراء اليرونديسًا نقش نحاسيً، ٢٣,٥ × ١٧ سم (الجبل المقدِّس)، حوالي ١٨٣٠، الناقش: (الراهب ثيوفيلوس) الترميم: ١٨٦٩، الناقش/ المرمِّم: إيوانس كالذيس

## 24 Our Lady Gerontissa

Cooper engraving, 23.5x17 cm (Mount Athos), ca 1830, Engraver: (Monk Theophil) Restored: 1869, Engraver/restorer: Ioannis Kaldis الديرَ بقدِّيسيه. لا يتمُّ التعبيرُ عن الديرِ كموضوعٍ مستقلٌ، أي مجموعِ المباني والبيئةِ المحيطةِ به. لم يكنْ الحفَّارُ معنيًّا بإعطاءِ تفاصيلَ معماريَّة أو جغرافية، أو حتَّى إبرازِ جمالِ المكان. كان بالأحرى غيرَ مهتمًّ بالأمورِ الدنيويّة، فما يصنعُه كانَ أقربَ إلى الصلاة. طرازُ الحفرِ في الجبلِ المقدِّسِ آثوس، يتميَّزُ بالبساطة، العفويّة، والطابعِ الشعبيِّ لأيقوناتِ ما بعد العصرِ البيزنطيّ. يظهرُ كلُّ ديرٍ كمَعْلَم دينيٍّ شعبيًّ: بالقدِّيسينَ الذين يحمُون الدير، المؤسِّسين، مقدمي الهبات للديرِ وبالطبع مع الذخائر المقدِّسة، بالإضافة إلى السماتِ المعماريَّةِ المميِّزةِ لبنائهِ الخارجي.

يحتلُّ القدِّيس، شفيعُ الدير، المركزَ الرئيسيَّ في كلِّ لوحةٍ نحاسيَّة، التي كانت في ذاتِ الوقتِ مِثابةِ أيقونةٍ له. بالتالي، كانت الرسالةُ التي تنقلُها كلُّ لوحةٍ نحاسيَّةٍ بالدير، مكثَّفة جدًّا، حيثُ أنَّها بغضِّ النظرِ عن قيمتِها الفنيَّة، تُعدُّ جوابًا للإشكاليَّاتِ الروحيَّةِ الشاغلةِ بالَ المؤمنين، و لاسيَّما أنَّه كانَ يستحيلُ على غالبيَّتِهم القيامُ بهذه الرحلةِ الطويلةِ والمكلفةِ إلى الجبلِ المقدّس آثوس.

الاختلافُ الكبيرُ بينَ أعمالِ الحفرِ على النحاسِ في الجبلِ المقدّس آثوس، عن مثيلاتِها الدنيويَّةِ في ذلك العصر، هو بسبب الحضورَ القويَّ للعالمِ الروحيِّ، وغيرِ المادّيِّ. كان دورُ أعمالِ الحفرِ على النحاسِ في الجبلِ المقدّس آثوس، يتمثَّلُ في إدراجِ الديرِ في الحياةِ اليوميّةِ لألوفٍ من الناسِ البسطاء، رغمَ بُعدِ المسافةِ بين مكانِ إقامتِهم والجبلِ المقدّس آثوس. وجودُ نصوصٍ تفسيريَّةٍ مكتوبةٍ بلغتَين - وأحيانًا بثلاثِ لغات - على هامشِ الأيقونةِ، يؤكِّدُ على دورِها هذا ويشهدُ على الانتشار الجغرافيّ لأعمالِ الحفر على النحاس.

هذه السمةُ للأيقوناتِ الورقيّةِ ترسّخُ تعريفَ "أيقونات الفقراء" الذي يرتبطُ بها. فالأيقونةُ المرسومةُ على الخشبِ كانت عاليةَ التكلفةِ وغيرَ ممكنةٍ لأغلبيّةِ الناس، في عصور ومناطقَ ذاتِ مستوى معيشةٍ منخفض. بينما كانت الأيقونةُ الورقيّةُ (التي كانَ يتمُّ انتاجُها بأعدادٍ كبيرةٍ من لوحٍ نحاسيٌ) اقتصاديَّةً وفي متناولِ الجميع. في ذاتِ الوقت، كانت تربطُ الديرَ بشكلٍ مباشرٍ بالمؤمن، حيثُ كانت تنقلُ بركةَ الديرِ إلى المؤمن. بذلك، اكتسبَ الجبلُ المقدّس آثوس حضورًا في مزاراتِ المؤمنين في جنوبِ وشرقِ أوروبا الأرثوذكسيّ.

إنَّ أكبرَ مجموعةٍ لأعمالِ الحفرِ هي الأيقوناتُ الدينيّةُ الورقيّةُ التي تتعلّقُ بالسيّدِ المسيح، السيّدة العذراء مريم، رؤساء الملائكة والقدّيسين. يتمُّ التعبيرُ عن القدّيسين، بشكلٍ منفردٍ أو مع آخرين (مثلَ القديسان العظيمان في الشهداء جاورجيوس و ديمتريوس اللذان يصوّران معًا وهو موضوعٌ محبوبٌ ومتكرّر). يجبُ الإشارةُ إلى أنّ أيقونات القديسين التي كانت تصوَّر في النقوش بشكل عام تشملُ أيضًا الشهداءَ الجدد، الذين استُشهدوا في تلك الحقبة التاريخية دفاعًا عن إيمانِهم، مثلَ الشهيدِ قُسطنطين من إيذرا و الشهيدِ جارورجيوس من إيوانينا، و قد انتشرَ تكريمُ ذكراهم على مستوى منطقةِ البلقان.

كانَ اللوحُ النحاسيُّ مادَّةً ثمينةً وغاليةً ومكنُ تكرارُ استخدامِه. وكان بالإمكانِ تعديلُه، أو إصلاحُه وتجديدُه. لذلك، نجدُ في الأيقوناتِ الورقيّةِ موضوعاتٍ ذاتَ اختلافاتٍ بسيطةٍ فيما بينَها. صُنعَ اللوحُ النحاسيُّ الخاصُّ بأيقونةِ العذراءِ مريم البوّابة وديرِ إيڤيرون في موسكو عام ١٨٣٨، وجُدِّدَ في معملٍ في الجبلِ المقدّس آثوس بعدَ عدَّةِ سنوات. كذلك، فإنَّ الحفَّارينَ في الجبلِ المقدّس آثوس كانوا يتلقّونَ طلبيّاتٍ من خارجِ الجبل المقدس، أو كانوا يبتكرونَ موضوعاتٍ، ذاتَ اهتمام أرثوذكسيُّ أوسع، بإمكانِها جذبُ المؤمنين.

إنَّ النقوشَ النحاسية و التمثيليَّةَ التاليةَ موزَّعةٌ بترتيبٍ مناسبٍ على فئتَين: أ) الموضع المقدَّس و آثاره. ب) الإيقونات المقدسة. وكما سبقَ أن أشَرنا سابقًا، فإنَّ الفئةَ الأُولى تتضمَّنُ أيضًا صُوَرَ قدِّيسين، لأنَّ الوسطَ الآثوسيِّ لا يمكن أن يُفهَم مِن دونِ مضمونِه الدينيِّ.

## الحفر على النحاس في الجبل المقدّس آثوس المكان، المعالم، الأيقونات

منذ الربعِ الأخيرِ من القرنِ الثامن عشر حتَّى نهاية القرن التاسع عشر، صُنعتْ في معاملِ الجبلِ المقدَّسِ آثوس مئاتُ قوالبِ الحفرِ حيث طُبعتْ عشرات الألوفِ من أعمالِ الحفرِ على الورق، تتضمَّنُ أساسًا موضوعاتٍ من الجبلِ المقدِّس آثوس وموضوعاتٍ دينيَّة أخرى. منذ بداية القرن الثامن عشر، قبل إزدهارِ معاملِ الجبل المقدَّس آثوس، كانت الأديرة تُعطي الطلبيَّات إلى مراكزِ النقشِ على النحاسِ في ذلك العصر، خاصّة في مدينة البندقيّة (ڤينيسيا). لم تتوقَّفِ الطلبيَّاتُ خارجَ الجبلِ المقدَّس آثوس، ولكنَّها انخفضتْ بجرورِ الزمن، وتوسَّعَ انتشارُها الجغرافيّ. لذلك، نجدُ موضوعاتٍ قد تمَّ نقشُها على النحاسِ في موسكو، في منتصفِ القرن الثامن عشر.

شهد نشاطُ معاملِ الجبلِ المقدَّسِ آثوس غوًا مطردًا طوال القرن التاسع عشر. إلاَّ أنَّه في السنواتِ الأخيرةِ فقط كشفتِ البحوثُ عن أعمالِ حفرٍ على النحاسِ في الجبلِ المقدَّسِ آثوس والتي كانت في طيّ النسيان. كانت دوري پاپاستراتو رائدةً في البحثِ ونشرِ هذه الأعمالِ من خلالِ إصدارِها الضخمِ "أيقونات ورقيّة. أعمالُ حفرٍ دينيّة أرثوذكسيّة، 1770- ١٨٩٩". هذا وقد تابع ديرُ سيمونوس پترا عملها، بشكل خاص مع الروَّاد الراهب الكاهن يوستينوس و الباحث الراقد بالرب چورچ جولومبيا، الذين وجدوا، وسجّلوا ودرسوا أعمالَ الحفرِ على النحاسِ في الجبلِ المقدَّس آثوس من مجموعاتٍ على مستوى أنحاءِ العالم. وكانت ثمرةُ دراستِهم، التي استمرَّت طوالَ عدَّةِ سنواتٍ، العملَ الذي يوجد اليوم تحتَ الطبع بعنوان "الحفرُ الآثوسيُّ على النحاس". في ذاتِ الوقت، تمَّ إعدادُ مجموعةٍ كاملةٍ لأعمالِ الحفرِ على النحاسِ في ديرِ سيمونوس پترا على المستوى الدوليّ.

أدى البحثَ إلى العثورِ على ما لا يقلُّ عن خمسينَ حفَّارًا في الجبلِ المقدِّسِ آثوس، و الذين كانوا يصنعونَ الألواحَ النحاسيّة خلال الفترة الممتدة من نهايةِ القرنِ الثامنَ عشرَ وحتَّى نهايةِ القرنِ التاسعَ عشر. وقد عُثر أيضًا على أكثرِ من عشرينَ معملاً ، خاصَّةً في العاصمة كارييس، حيثُ كانت تُطبعُ أعمالُ حفرٍ من الألواحِ التي كان يصنعُها حفَّارون على النحاسِ من الجبلِ المقدّس آثوس.

لقد تمَّ الاحتفاظُ بالمنقوشاتِ النحاسيّةِ في الأديرةِ والأساقيط حيثُ صُنِعَت، نظرًا لأوزانِها الثقيلة. أمَّا النقوشُ المطبوعةُ فقد صُنِعَتْ في الأساسِ للتصديرِ إلى خارجِ الجبل، بِهَدَفِ جَعلِ الجبلِ المقدّسِ قريبًا من المؤمنين في أنحاءِ العالَمِ الأرثوذكسيّ. كان توفيرُ أعمالِ الحفرِ على النحاس يؤدِّي إلى إيجادِ التواصلِ الفكريِّ والروحيِّ بين الجبل المقدّس آثوس، النوس، وفي ذاتِ الوقتِ قد ساعدَ إقتصاديًّا أديرةَ الجبلِ المقدّس آثوس التي كانت تعانى. في كثيرٍ من الأحيان، كانت الأديرة، من أجلِ مواجهةِ ظروفِ طارئة (حرائق، كوارث طبيعيّة، ضرائب باهظة، ديون ضخمة)، مضطرَّةً الطلبِ تبرعاتٍ، بواسطةِ جولاتٍ يقومُ بها رهبانُّ مفوَّضونَ إلى أماكن بعيدة. كان الرهبانُ يقومونَ بأسفارٍ طويلة، يحملونَ التصاريحَ ورسائلَ التوصية، لجمعِ التبرُّعاتِ من المؤمنين. تُذكَر هذه الرحلاتِ على مدارِ التاريخِ باسم "طلب التبرُّعات". كانت الأيقونات المحفورةُ على النحاس – أو الأيقوناتُ الورقيّة – تُيسِّرُ من عمليَّةِ الهبات، إذ كانت تُعطى مثلَ "بركة" من الدير إلى المؤمنينَ الأتقياء.

تتضمَّنُ أيقوناتُ الجبلِ المقدَّس آثوس، المحفورةُ على النحاس، فيما عدا استثناءاتٍ قليلة، موضوعاتٍ دينيَّة. إنّها تُعبِّرُ عن الجبلِ المقدّسِ آثوس، الأديرةِ والقلّيات، السيِّد المسيح، السيّدة العذراء، رؤساء الملائكة، القدّيسين وموضوعاتٍ أخرى . يُحَثَّل الجبلُ المقدّسُ آثوس بشكلِ قمّتين، مع وجودِ القدِّيسينَ والأديرة، بأسلوبٍ تجريديِّ في الأيقونة. يُلاحَظَ هذا الأسلوبُ التصويريُّ منذُ القرنِ الثامن عشر، وقد تكرَّرَ استخدامه. في العديدِ من الأيقوناتِ نجدُ الموضوعَ الرئيسيَّ

سيّدَنا يسوعَ المسيح، ووالدةَ الإلهِ الطاهرةَ الدائمةَ البتوليّة مريم، والملائكةَ المكرَّمين، وجميعَ القدّيسين. نسجدُ لها ونصافحُها».

لا يَخلو ديرٌ مِن أديار الجبل المقدّس من إيقونة عجائبيّة لوالدة الإله، كشهادة مموّسة لِحُضُورها. ففي كنيسة البروتاتون في كارييس عاصمة الجبل نرى إيقونة عذراء بواجب الاستئهال، وإيقونة مصفّ قدّيسي جبل آثوس. وفي دير اللافرا الكبير إيقونةٌ عَثْلُ أعجوبة الفائقة القداسة مع القدّيس أثناسيوس الآثوسيّ، وإيقونةُ عذراء إسقيط النبيّ السابق يوحنًا. وفي دير الفاتوبيذي الّذي يحمل اسمَ بشارة والدة الإله، إيقونةُ العذراء المطعونة (تعود التسمية إلى روايةٍ عن راهبٍ ألحق الضّررَ بالإيقونة)، وإيقونةُ العذراء المتقدّمة إلى الهيكل (المعروفة في المصادر المسيحيّة العربيّة بعذراء البئر)، وهي إيقونةُ الديرِ الرسميّة، موجودةٌ إلى جانب العرش خلفَ المائدة المقدّسة في داخل هيكل الكنيسة المركزيّة في الدير. وفي دير الإيفيرون نجد إيقونة العذراء البوّابة (في كنيسةٍ صغيرةٍ بالقرب من مدخل الدير الرئيسيّ). ثُمَّ في دير الخيلانداري نرى إيقونة العذراء ذات الأيدي الثّلاث (تُشبه إيقونة السيّدة القائدة الّتي سبقَ وصفُها، مع إضافة تصوير يد القديس يوحنا الدمشقيّ المقطوعة بسبب دفاعِه عن الإيقونات، والتي تمّت إعادتُها إلى وضعِها الطبيعيّ بفضل عجوبةٍ من الفائقة القداسة). بعد ذلك، نذهب إلى قلّية التيبيكاريون في كارييس حيث إيقونةُ العذراء المغدّية باللبن أعجوبةٍ من الفائقة القداسة). ونجد في دير الفيلوثاي إيقونةَ العذراء المُقبِّلة الناعمة. وأخيرًا، يحتفظُ ديرُ الديونيسيو بإيقونةِ المديح التي يُظنُ أُنها أقدمُ إيقونةٍ للعذراء في الجبل المقدّس.

يستحيلُ تَخَيُّلُ عالَمِنا الشرقيِّ مِن دونِ إكرام مريم والدة الإله، فقد طَبعَ هذا الإكرامُ قرونًا طويلةً من الزمن. وإنّ التقليدَ المدوَّن بشكلِ نصوصٍ تَدورُ حَولَها، لا يَكنُ أن ينفصلَ عن الغنى الموجود في إيقوناتِها، والمتمثّلِ مِئاتِ الإيقونات المختصّة بالأُمِّ العذراء. إنَّ التقاليدَ الثابتةَ المتراكمةَ عبرَ ما يُقارِبُ أحدَ عشَرَ قَرنًا من الحياةِ الرهبانيّةِ المتواصلة، قد انعكسَتْ في أيقوناتِ والدةِ الإلهِ المحمولةِ ونقوشِها، وأيضًا في المُجَسَّمات. هذه كُلُّها ساهَمَتْ في إبقاءِ التقاليدِ العريقةِ حيَّةً على مدى القرون.

إنّ الباحثَ العلمانيّ قد يرتبكُ إزاءَ هذا التفاعُلِ الّذي لا يُوجَدُ في بيئةٍ عِلمانيّة، ويشعرُ بأنّ الرهبانَ يعيشونَ على الجبلِ المقدَّس لكي يُعطُوا مادّةً للتقاليد، ويصيروا بأنفُسِهم أدواتٍ حيّةً لِنَقلِ المَورُوثِ القديم. علاوةً على ذلك، عندما يتقبّلُ الفِكرُ البَشَريُّ معجزةَ مولدِ يسوعَ من الأمِّ العذراء، فإنّه يتجرّدُ من التناقُضاتِ والأسئلةِ الباطلة، وَعِثُلُ المَورُوثُ القديمُ أمامَهُ نابِضًا بالحياة. لا يَعُودُ التقليدُ يُرى آتيًا مِن الماضي، بل نابعًا من داخلِنا، وصائرًا حقيقتَنا اليوميّة.

## سيدة جبل آثوس

منذ القرن الخامس الميلاديّ، إذ بدأ الاحتفالُ بالأعيادِ التكريميّة لوالدة الإله ينتشر تدريجيًا، وكذلك تشييدُ الكنائس على اسمِها، تَوَطِّد إكرامُ شخصِها في الشرق أوّلاً. وقد تبلورتْ مكانتُها في العالمِ المسيحيّ مِعَقُولةِ يوحنّا الدمشقيّ (٢٧٦-٧٤): «إنّنا نكرّم والدة الإلهِ ونُبُجّلُها». يرتبطُ بعضُ أعيادِ والدة الإله بحياةِ يسوع المسيح (دخول السيّد إلى الهيكل، بشارة مريم العذراء، العيد الإحتفاليّ لمريم العذراء)؛ ويرتبط بعضها الآخر بأحداثٍ من حياتها بحسب تقليد الكنيسة (مولدها، دخولها إلى الهيكل، رقادها)؛ كما يرتبطُ غيرُها بتذكارِ معجزاتٍ صَنَعَتْها والدةُ الإله (ينبوع الحياة، ثوبها، زنّارها المقدّس).

تبعًا لتقليدٍ مسيحيّ بالغٍ في القِدَم، بعد أن انتهت حياة أُمّ يسوع المسيح على الأرض، دُفِنَت بالقرب من جَتْسَيماني، ولكن «بعد ذلك بقليلِ أختفى الجسد» لأنّه رُفع إلى المجد السماويّ.

يصفُ تقليدٌ قديمٌ مدوَّنٌ في المخطوطات الآثوسيّة علاقةَ مريم العذراء بالجبل المقدّس. يقول إنّها كانت ذاهبةً إلى قبرص وهبّت عاصفةٌ هوجاء قذفتِ المركب إلى مكانٍ بعيد. فوجدت نفسَها في شبه جزيرة آثوس. ولشدّة إعجابها بجمال المكان، رَغِبَتْ إلى ابنِها أن «يَخُصَّها به» لكي تجعل منه موضع توبةٍ لأولئك الّذين يريدون أن يهربوا من «هذا المكان سُرعانَ ما «سيمتلئ بجماعاتِ الرُّهبان».

وهكذا، بحسب التقليد والممارسةِ الآثوسيَّين، صار جبل آثوس «بستان مريم العذراء». غدَتْ أَمُّ الله سيّدة آثوس، وغدا الرّهبانُ عُمَّالَ التوبة، مادِحِين ومُوَقِّرينَ إيَّاها كنموذجٍ للطّهارةِ والكمالِ الأخلاقيّ، ومُلتمِسينَ شفاعتَها كَونَها أُمَّ الله.

لقد طلبت إلى ابنِها قائلةً: «مَجِّدْ هذا المكانَ أكثرَ مِن أيّ مكانٍ آخر». وقد لبّى ابنُها طلبَها كما يشهدُ تاريخُ جبل آثوس، إذ اكتسبَ هذا الجبلُ الطابعَ المسكونيّ وحافظَ عليه.

لا شكّ في أنّ التراثَ المسيحيّ الإيكونوغرافيّ المرتبط عريم العذراء كثيرُ الاِتساع. إلاّ أنّ وَفرتَهُ تتجلّى بأبهى صُورِها في أعمالِ الرهبان الآثوسيّين، مِن خلالِ وَفرةِ أَغاطِ التصوير الإيكونوغرافي. فنجد في الجبل أشكالاً تعودُ إلى الحقبة البيزنطيّة، وأشكالاً تُظهِرُ تأثيراتٍ مِن عصورٍ لاحقة. وللإيقوناتِ الآثوسيّة أسماءُ عديدة، تُشيرُ إمّا إلى هيئةِ العذراءِ في الإيقونة، أو إلى عيدٍ مِن أعيادِها، أو إلى إحدى المعجزاتِ المنسوبةِ إليها، أو إلى مكانٍ مرتبطٍ بها.

نرى في النُّقوشِ الآثوسيّةِ بشكلٍ خاصٌ، مشاهدَ مِن حياةِ والدةِ الإله، مرتبطةً بِتُراثِ أديار جبل آثوس. وهُّةَ أَهَاطٌ من التصوير الإيكونوغرافيٌ فَرضت نفسَها مِن بينِ مئاتِ النُقوشِ الآثوسيّة: ملكة الملائكة (تُصَوَّر العذراءُ فيها حاملةً طفلَها الرضيع ومحاطةً بالملائكة)- الأرحب من السماوات (تُصَوَّرُ فيها جالسةً على العرش وحاملةً ابنها في أحضانها، وتحت موطئ قدمَيها سحابة، أو تُصَوَّرُ واقفةً باسطةً يدَيها المرفوعتينِ للتوسُّل)- المُغذّية باللبن أو المُرضِعة (تُصَوَّرُ فيها وهي تُغذّي الطفل الرضيع مِن حليبها)- المقبِّلة الناعمة (تُصَوَّرُ وهي تُلامسُ بِخَدّها خدَّ الطفل الرضيع)- القائدة (تُصَوَّرُ عالسةً منحنيةً نحو اليمينِ قليلًا، ممسكةً بِيَدِها اليُسرى يسوعَ الّذي يُبارِكُ بِيَدِه اليُمنى)- الوَردةُ الّتي لا تَذبُل (تُصَوَّرُ جالسةً على عرشٍ ملكيّ، حاملةً يسوعَ بِيَدِها اليُسرى، وَبِيَدِها اليُمنى وردة)- بواجب الاستئهال أو أكسيون استين باليونانيّة (تُدير فيها والدةُ الإله رأسَها قليلًا باتَّجاهِ يسوع المسيح، وتحمله بِيَدِها اليُسرى، فيما مُسِكُ بِيَدِها الأُخرى يَدَهُ اليُمنى التي تعمل مخطوطاً)، إلخ...

إنّ السُجودَ للإيقوناتِ سجودًا إكراميًّا هو في صُلبِ عقيدة الكنيسة الأرثوذكسيّة. وهذا ما حدّدهُ المجمعُ المسكونيّ السابع، بناءً على تعليمِ القدّيس يوحنّا الدّمشقيّ وغيرِه من آباءِ الكنيسة: «إنّنا نسجدُ للصُّورِ الّتي تمثّلُ

## مقدّمة الجمعيّة البرلمانيّة الأرثوذكسيّة

يَسُرُّ الجمعيَّةَ البرلمانيَّة الأرثوذكسيَّة، بالتعاون مع السيّد زياد شبيب محافظ بيروت، أن تقدّم لِمُواطِني بيروت، وإلى سائرِ الشعب اللبنانيِّ المُحِبِّ للسّلامِ والتقدُّم، معرضَ الأيقوناتِ الوَرَقِيَّة بعنوان: «Virgin Mariam. Icons from Her Holy Garden. Mount Athos».

يأتي هذا المعرضُ في سِياقِ المؤمّر الذي نعقدُه بالتعاوُنِ مع مجلس النوّاب اللبنانيّ والاتّحاد البرلمانيّ العربيّ بتاريخ ٣ و٤ نيسان، بعنوان: مؤمّر الحوار البرلمانيّ: الوحدة في التعدّديّة، والمبادئ الأساسيّة لحرّيّة المسيحيّين والمسلمين في الشرق الأوسط.

إنَّ والدة الإله مريم شخصيّةٌ تاريخيّةٌ ومقدَّسة، لا عند المسيحيّين فقط، بل عند كُلِّ إنسانٍ ذي نَوايا حَسَنة. إنّها مُثَلِّلُ معنى العنايةِ والمحبّةِ لِكُلِّ إنسانٍ يُعاني، وتُلخِّصُ، تاليًا، الجهودَ المبذولةَ هُنا وَثَمَّةَ لِحَلِّ مشكلاتِ العالَم المعاصر، ومحاولةِ إحلالِ السّلام الشامل في منطقة الشرق الأوسط.

إنّ واجبَ كُلِّ إنسانٍ مُعاصٍ مُلتزم اجتماعيًّا، يتمثّلُ في الإسهام بطريقتِه الخاصّة، أو مِن خلالِ مبادَراتِ مشتركة للمواطنين والبرلمانات، في العثورِ على حُلُولٍ سِلْمِيّةٍ مِن شأنِها أن تُزيلَ الخوفَ مِن نُفُوسِ المواطنين، وفي التنميةِ المستدامةِ لخدمة الفقراءِ والمستضعَفين في العالَم.

إنّ الجمعيّة البرلمانيّة الأرثوذكسيّة، التي تحتفلُ بمرور ٢٥ سنةً من الحياةِ والحضور والنشاطِ البرلمانيّ، تُسانِدُ كُلَّ إنسانٍ ضعيفٍ يُواجه تهديدًا في سلامته الشخصيّة أو سلامة عائلته، أو سعادتِه، أو يُحدِقُ بحياتِه خطرٌ ما. إنَّها تمدّ يد التعاون إلى كُلِّ جهةٍ، أو كيانٍ دينيّ أو اجتماعيّ ناشطٍ في سبيل إحلالِ السلام في العالَم.

نرجو لكم جولةً طيّبةً في المعرض.

رئيس الجمعيّة العموميّة للجمعيّة البرلمانيّة الأرثوذكسيّة

سيرغي بوبوف

عضو مجلس الإتّحاد للجمعيّة الإتّحادية لروسيا الإتّحادية

أمين عامّ الجمعيّة البرلمانيّة الأرثوذكسيّة

> د . أندرياس ميخائيليذيس عضو البرلمان البونانيّ



أيقونات من بستانها المقدس جبل آثوس

معرض النقوش الآثوسية بيت بيروت من ٣. نيسان حتى ٤. آيار. ٢٠١٨



\* مربم العذراء \*
أيقونات من بستانها المقدس
جبل آثوس